## 芦峅寺の媼尊(オンバサマ)とお召し替え行事

## 福江 充\*

#### はじめに

立山山麓芦峅寺村の年中行事のうち、一風変わったものに「オンバサマ(媼尊)のお召し替え」がある。村の閻魔堂に祀られた老婆姿の「媼尊」(写真1・2・3)のお召し衣を、村人が年に一度新しいものに着せ替える民俗行事であるが、平成16年7月16日付けで富山県の無形民俗文化財に指定されている。

この行事について言及した文献には、『立山民俗立山地区民俗資料緊急調査報告書』 1、川口久雄「立山曼陀羅と姥神信仰―敦煌本十王経画巻の投影」 2、『ふるさとの風と心 富山の習俗』 2、乾美奈子「立山媼尊考」 1、拙稿「媼尊のお召替え行事について」 3、菊池武『我が国の擬死再生儀礼と立山布橋大灌頂会(後篇)』 6、佐伯喜代男編集「オンバサマとお召替え」 7、などがある。しかし、このなかで最初期(1969年)に刊行された『立山民俗』においてさえも、大田栄太郎氏が媼尊のお召替えにつ

いて、「昔はお召替えすることによって、なにか御利益がある。といわれていたのかも知れないが、今は尋ねて見たが、それらしい御利益の話しは聞けなかった。従って今は、一つのしきたりとして行われているという程度であるらしい。」と述べるように、当時すでに行事の意味はすっかり忘れ去られていた。そこで、本稿ではこの媼尊のお召し替え行事について、まずその当該尊である媼尊を検討し、次に江戸時代と現在の行事内容を比較検討することで、その本質的な意味を考察していきたい。

この行事は、芦峅寺の数多くの年中行事のなかで、媼尊に対して唯一直接的な所作をともなうものである。したがって筆者は、これを題材として検討していくことが、従来芦峅寺の立山信仰の根源とみなされてきた媼尊の正体を明らかにすることにもつながると考えている。

#### 1 芦峅寺の媼尊について

#### 1.1 媼堂と媼尊

江戸時代、媼谷川の左岸、閻魔堂の先の布橋を渡った所に、入母屋造、唐様の媼堂が立っていた\*\*。 堂内には本尊3体の媼尊像が須弥壇上の厨子に祀られ、さらにその両脇壇上には、江戸時代の日本の国数になぞらえ、66体の媼尊像が祀られていた\*\*。その姿は乳房を垂らした老婆で、片膝を立てて坐す。容貌は醜悪で、髪が長く、目を見開き、中には口をカッと開けたものや般若相のものもあり、いかにも恐ろしげである™。現存の像は、いずれも南北朝時代から江戸時代にかけて作られている(現存最古の媼尊は永和元年[1375]に成立したものである™)。

この異形の媼尊は、芦峅寺の人々にはもとより、越中国主佐々成政や加賀初代藩主前田利家らの武将たちにも、芦峅寺で最も重要な尊体として位置づけられ、厚く信仰されてきた<sup>12</sup>。

#### 1.2 媼尊に関する研究史

立山山麓の芦峅寺と岩峅寺は、ともに立山信仰に 関わる宗教村落だが、その基層の信仰内容は大きく 異なる。端的に言うと、芦峅寺は媼尊信仰が基層で あり、岩峅寺は刀尾天神信仰が基層である<sup>131</sup>。それ ゆえ、芦峅寺の媼尊お召し替えや布橋大灌頂法会な どの行事も含め、同寺の立山信仰の内容を理解する



写真 1 木造 媼尊坐像(芦峅寺閻魔堂所蔵)



写真 2 木造 媚尊坐像(芦峅寺 閻魔堂所蔵)



写真 3 木造媼尊坐像底部の墨書銘文

には、その基層の媼尊信仰を見ていく必要がある。 しかし、媼尊はなかなか複雑かつ不思議な尊格であ り、その起源や正体をめぐり、これまで先学諸氏の 間で度々論義がなされてきた。そこでまず、先学 の媼尊に対する学説を、各論文の要点部分を抽出す る形で整理しておきたい。

【木倉豊信】「立山古文書について」(木倉豊信編 『越中立山古文書』所収、339頁~352頁、立山開発 鉄道株式会社、1962年12月)。「それはさて、媼尊の 正体はどうも明らかでない。男性神である立山神に 呼応する女性神でもあろうか。幾多の田畠を灌漑す る新川(常願寺川の古名か)の守護神をこの地に祀 ったのが当初の姿であり、これが新川神社でもある まいか。この神社より奥を聖地として女性の入山を タブーとしたのが、もしや古代の姿であり、爾来女 人結界が厳守され、この神社が本地垂迹により媼堂 に転じたのではあるまいが。芦峅にはその峅のよう に作字を使う風がある。媼の字もその一つ。扁は女 性を、旁は多くの田を意味するようである。後には 老婆や姥に通じてゆくが、それは本来のものではあ るまい。媼神は、仏教臭で覆われた中世から、更に 近世あたりでは全く女人成仏の対象としての媼尊と 化する。」

【廣瀬誠】「立山御姥信仰の一考察」(『信濃 第16巻 第1号 [通巻第169号]』所収、29頁~43頁、信濃史 学会、1964年1月)。のちに、高瀬重雄編『白山・立山と北陸修験道(山岳宗教史研究叢書10)』(名著 出版、1977年9月)、廣瀬誠『立山黒部奥山の歴史 と伝承』(桂書房、1984年10月)に再録される。「姥 尊はまさに原始母神ともいふべき造化の三女神だったのである。三尊の形で表現されているところは、弥陀三尊など仏教の影響も受けているのであろうが、その三尊が造化の神とされている点、古事記天 地初発の三神一天之御中主神・高御産巣日神・神産 巣日神の考え方とも共通している。」「芦峅では、ま

ず大日岳に馮り着く姥尊の信仰があって、のちに立 山の信仰が発生し、前者が後者の中に包摂されてい ったのであろう。しかし包摂されたのは表っつらだ けで、姥堂信仰は最後まで立山信仰の中で濃い異臭 を放っていたのである。」

「造化神が女性である点も注目に値する。記紀の神話に類似を求めるならば、イザナミノミコトである。 万物を生んだ造化の母神で、しかも「寂滅の本土に帰」り、「衆生生死の惣政所」になったという点、イザナミが国土山川草木を生み生んで、最後に死んで黄泉つ大神一幽冥界の神となったのとあまりにも似ている。(中略)このような考え方―造化の神が女性で、万物を生んだ後死んだという観念は、日本人の間に古くからあった一つの宗教思想であろう。それが中央では記紀の神話に花咲き、天ざかる越の片田舎では、このような土臭い信仰となって現れたのであろう。冥府の神であるから醜悪な姿と考えられ、死界の連想から奪衣婆と同じ形態に作られるに至ったのであろう。」

「姥尊の神格はまことに複雑で、山姥・山の神的な性格、橋の袂を守る関の神的・道祖神的な性格も併せ持っている。(中略) しかし立山の御姥が最も強く打ち出したのは、母神にして冥府神といふ性格であった。」

【石原与作】「立山中宮寺媼神の性格(1)」(『越中 史壇 第29号』所収、34頁~40頁、越中史壇会、 1964年7月)。「立山中宮寺媼神の性格(2)」(『越中 史壇 第31号』所収、19頁~27頁、越中史壇会、 1965年5月)。「媼神は猟人の祀る山神と、村境を守 る塞の神に端を発し、その後、農民の祈願する地母 神、穀母神化し、三転して広く天下の女性の産褥死 を免れ、安産祈願としての生殖神として尊敬をうけ たものである」

【米沢康】「立山媼尊信仰の源流」(『藝林 第16巻 第4号』所収、142頁~153頁、藝琳会、1965年8月)。

「論じてここに至れば、古代信仰史上におけるウバ 神が、実に地母神であると同時に穀母神であり、ま た水母神でもあつた竜蛇神の謂といふ古代神観に立 戻らない訳にゆかない。そして、アシクラジに天降 りました神も、原古的にはウバ神の名にそむかぬ竜 蛇神ではなかつたらうかの推測に導かれる。憶測す れば、立山においては神仏習合に際して山中浄土思 想の展開、殊に地獄観の成立が顕著であつた。白山 の竜形神が十一面観自在尊の慈悲の玉躰に転じたに 対し、芦峅寺の竜蛇神はさうした故にウバ神からウ バ尊へ、すなはち三途川の奪衣婆の如き具象化への 道をたどつたのではなかつたらうか。また、ウバ神 からウバ尊へといふ変化の故に、やがてウバ尊伝承 に権身たる神の示現相(ウバ神=竜蛇神)が脱落し、 ウバ尊そのものの降臨が物語られることとなったの ではなからうか。」

【川口久雄】「立山曼陀羅と姥神信仰―敦煌本十王経画巻の投影」(『日本海域研究所報告第5号』所収、金沢大学日本海域研究所、1973年3月)。のちに、川口久雄『山岳まんだらの世界 日本列島の原風景1』(161頁~209頁、名著出版、1987年12月)に再録。「こうして私は遠くはるかな代の山の神としての山姥的女仙的存在を考える。それは弥生人にとっては穀物神であり、縄文人にとっては熊の神の化身一いや毛皮や木の葉をまとった女体であったのでないか。より根本的にユーラシア内陸の大地母神的な性格のものがその原形に考えられるのではないか。」

【菊池武】『我が国の擬死再生儀礼と立山布橋大灌頂会(後篇)』(富山県[立山博物館]、1995年3月)。「女人禁制の結界において、山の神の化身たる姥尊を祀る女人堂としての姥堂に、山伏達の地獄信仰の喧伝教化により、仏教の十王思想の三途川の畔の奪衣婆が、境界的な守護神として重なり、より女人救済の面を彷彿させていく。この姥尊は、いみじくも五頭山(新潟県)の高徳寺の「優婆尊略縁記」で、

「外面は極悪忿怒の相をしているが、内面は慈愍大悲の涙を流し、罪に苦しむ人々を敬う」と説いている様に姥尊信仰の本源はこにあるのである。この姥尊も、各地の山岳霊場に顕著に見られたが、立山では血の池地獄からの女人救済・女人往生・無病長寿を前面に出していた。今日継承されている各地の多くの姥尊は、子授け・安産・育成など、女性・子供の守護神として信仰されている。つまり、あの世とこの世の境は、生から死へ、死から生へという、両方の世界を司っており、造化の姥尊が人の誕生・生長という生命力の守護神として捉えられていたのである。」

【米原寛】「芦峅寺うば尊の性格とうば尊像造立の背 景―山姥の伝承から―」(『富山県「立山博物館」研 究紀要 第8号』所収、105頁~111頁、富山県[立 山博物館]、2001年3月)。「「山姥」伝説として古来 付与されていた性格を①境界神、②山姥と焼畑と豊 穣、③姫神とうば尊、④醜貌、⑤石にまつわる伝説 などの点から芦峅寺うば尊とを比較してきたが、結 果媼尊は「山姥」の一変形とみることができる。即 ち、永和元年(1375)の媼尊像は立山山麓でかつ里 山という芦峅寺の立地を背景に全国的に広がりを見 せていた「山姥」信仰を基相に造立されたものと考 えることができる。その後立山本来の地獄信仰に加 えてしだいに広がりをみせた阿弥陀信仰に取り込ま れ、江戸時代には閻魔堂、布橋、おんば堂が一体と なって擬死再生の儀式「布橋灌頂会」が創出され、 女性救済の中核として全国に多くの信者の崇敬を集 めたのが媼尊である。」

以上、先学諸氏の媼尊に対する学説の要点部分を抽出した。これらのなかで、諸氏が媼尊信仰の源流を、仏教思想の影響を受ける以前の「神」に対する信仰として位置づけている点は、いずれも共通している。しかし、諸氏の学説をより厳密に検討すると、それぞれの視点や分析方法、論の展開などが微妙に

異なっていることがわかる。

木倉説は、芦峅寺の媼尊を新川(常願寺川)の守 護神とした。しかしその根拠は具体的に示されず、 立論までに至っていない。

廣瀬説は、立山縁起やその他の立山に関する文献 史料からうかがわれる芦峅寺の媼尊の性格と、記紀 の古代伝承との比較的考察から、ウバ尊の源流が、 万物造化の母神であるとともに冥府主催の女神でも あるという古代の万物生産神に求められていること を論じ、そうした古代信仰が中央では記紀の神話に 位置づけられたのに対し、地方ではこのように泥臭 い信仰となって現れたのであって、しかも本来は、 まず大日岳に憑り着く神であったろうと考察してい る。

石原説は、芦峅寺一山会所蔵の江戸時代後期の年中行事次第書から媼尊の性格を分析し、それに従来の民俗学の成果を重ね合わせて考察したものである。

米沢説は、媼尊信仰の源流が山の神であるという 廣瀬説・石原説を踏まえたうえで、新たに田中勝蔵 氏の民族学・神話学・言語学・民俗学を駆使した古 代ウバ神に関する研究成果を接用し、さらに白山信 仰の展開事例とも比較しながら、芦峅寺ウバ尊信仰 の信仰的源流は、遙かな淵源と古代的普遍性をも持 っていたと考察している。そしてウバ神=竜蛇神と 位置づけた。

川口説は、まず芦峅寺古記録などの文献史料から媼尊の性格を分析し、さらに内陸アジア的な民間信仰の十王冥府の思想と習合して布橋大灌頂の原型が組織立てられ、次第に形を整えていったことを考察している。

菊池説は、文献史料や尊像・伝承資料などを駆使 し、芦峅寺・越中・他国(山岳霊場・社寺・平地) の姥尊の性格を分析・比較し、それらの特徴や共通 点を求めたうえで芦峅寺の媼尊の性格を考察してい る。

米原説は、里山である芦峅寺の立地や生業、宗教

的背景から、民俗学的に南北朝時代の永和元年 の媼尊像が「山姥」信仰を基相に造立されたことを 考察している。

こうして見ていくと、廣瀬氏・石原氏・菊池氏・ 米原氏は、文献史料や尊像・伝承資料などを活用した歴史民俗学的な方法で分析を試みており、いずれも総体的な論旨としては、おそらく生業や環境、時代による各地の姥尊の展開過程は様々であろうが、その原初的な姿を山の母源力中から発生した「山の神」あるいは「山姥」などに位置づけるといった、民俗学的な結論を導き出している点で共通している。一方、川口氏や米沢氏は上記の学説を踏まえたうえで、さらに姥尊信仰の展開過程について考察を進めている。特に米沢氏はその際、歴史学的な方法をとり、解明への一視角として竜蛇神に着目している。しかし残念ながら、現地(芦峅寺)で、それが具体的にどのように展開していくのかといった問題については言及がない。

さて、こうした先学諸氏の学説は、一見するとなかなか噛み合わないように感じられる。だが、前述のとおり各氏とも視点や結論は所々微妙に異なるとはいえ、検討時のスタート台ともいえる媼尊の原初的な姿については、山の母源力から発生した「山の神」あるいは「山姥」などを指摘している点でいずれも共通しており、したがってこれらの学説を、時間軸を設定してその適所に組み込めばひとつの論として十分成立するように思われる。

そこで筆者の分析方法として、まず地元芦峅寺の 立地や環境、生業、芦峅寺に残る文献史料、神像・ 仏像、伝承などを総合的に検討し、それを基盤とし て、次にそこに芦峅寺への地獄思想や十王信仰、浄 土教などの流布・受容の問題、宗教村落としての形 成過程の問題などを、時間軸を設定して組み込むこ とで、従来説をひとつの流れとして整理し、筆者な りの「芦峅寺媼尊論」を構築していきたいと思う。

#### 1.3 大日岳の山の神を起源とする芦峅寺の媼尊

芦峅寺は標高約400メートルの高所に位置し、その自然環境(気温・日照時間・水温などの問題)から稲作には適さない村であった。芦峅寺の産物を書き上げた享保20年(1735)の「越中分産物書上帳」には、杉・禅定松・ブナの木・山桜・硫黄・雷島・大豆・小豆・かぶら菜・大根・芋・茄子・梨・柿・うど・蕨・薇・くぐみ・ぎぶす・すすき・あざみ・鶯・山鳥・雉・熊・大犬・狢・むま・蝮・山かげ・からす蛇などの品目が揚げられているものの米は見られず、この村では主に狩猟や焼畑、炭焼、木挽などを生業としていたことがわかる®。このような立地・環境・生業からとらえると、芦峅寺の場所は「ヤマ」~「サトヤマ」として位置づけられ、さらにその中核である芦峅中宮寺は「山宮」として位置づけられる。

さて、芦峅寺集落の東方約1km、常願寺川右岸に張り出した中位河岸段丘上(志鷹神社周辺)に古屋敷遺跡が存在するが、この遺跡からは縄文時代中期前葉から後期にかけての土器がほぼ連続して発見されており、長い間、住居地として利用されていたことが推測されている中。こうした遺跡の存在や、前述したような芦峅寺の江戸時代の実態から推測すると、芦峅寺地域には立山信仰を母胎とした宗教村落が形成される以前から、猟師や杣・木挽などの山民や焼畑農民が存在しており、彼らはいずれも山の母源力から発生した「山の神」 181 を信仰していたことが十分考えられる。

猟師たちが信仰した山の神は絶えず山に常住し、山の自然(山に棲息する生物)の支配者としての性格をもっていた。一方、焼畑農民が信仰した山の神は、自然神の性格に加え作神の性格も兼ね備えていた。そして両方の山の神ともおそらく女性神で、沢山の子供を産み、恐ろしい性格の持ち主だと信じられていた。 芦峅寺の媼尊は、まずこうした女性の山の神に端を発するのではないかと考えられる。

なお、山民のなかには特別な霊力を持ち、山の神

と交信できるシャーマン(巫女) 20 がいた。立山開 山者の佐伯有頼についても、実際には山民のなかに 存在したシャーマン(巫女)が立山を開いたはずな のに、後の縁起で脚色され、貴族の佐伯有頼が開山 者にされたものであろう。他の霊山では、山民が先 に開山したのに、後から山に入って来た高僧に山を 譲り、名目的には高僧の開山になるといった事例が 多く見られる310。そうなると山民の山の神に対する 基層信仰が影を潜め、高僧のもたらした仏教信仰の みが前面に立つ場合が多い。しかし芦峅寺では、仏 教信仰が次第に強くなっても、例えば立山開山縁起 にしっかりと狩猟に関わるイメージが盛り込まれて いたり、江戸時代後期になっても一山の年中行事の なかに山の神を迎える「げいの山」22)の儀式 や、媼尊の山の神としての性格を示す「おもきも き」33 の奉納、及び嫁祝いの風習、媼尊に小袖や 布・帯を奉納する風習知 などが見られるように、土 着の山民や畑作農民に端を発する山の神に対する信 仰が相当存在感を示しており、教義に基づく仏教信 仰とうまく共存していた。このような状況を象徴し て、芦峅寺の前面に堂々と立っていたのが媼尊だっ た。

土着民の信仰の根強さは、芦峅寺地域における旧志應村や志應神社の位置、媼堂と講堂の配置のあり方などによく表れている50。すなわち芦峅寺では、立山開山者の末裔とされる佐伯一族よりも古くからこの地に先住していたと伝えられる志應一族(ルーツは山民と考えられる)の村は、寛永4年(1627)に加賀藩によって芦峅寺村に併合されるまで50、芦峅寺集落よりも山手に単独の村として存在していた50、また、媼谷川及びそれに架かる布橋をこの世とあの世の境界として、この世側(里側)に阿弥陀三尊を祀った講堂が建てられ、あの世側(山側)に媼尊を祀った媼堂が建てられていた。本来、阿弥陀如来は来世の救済仏であるから、それを祀る講堂はあの世側に建てられてしかるべきである。しかし、そこにはすでに土着の山民や畑作農民らの信仰に端

を発する媼尊がどっしりと腰を据えておりびくとも しない。結局、阿弥陀如来は媼尊にとって代わるこ ともできず、あの世の領域から閉め出されるように して、不自然ながらこの世の領域に祀られたのであ る。阿弥陀如来も追いやる媼尊、その霊威はさぞか し強力だったに違いない。

立山信仰史のなかで、例えばこの媼尊をはじめ、 芦峅寺に定着した山間修行者がもたらしたと推測される不動明王<sup>251</sup>、『大日本国法華経験記』や『今昔物語集』の立山地獄説話にも関わりがみられる忉利天の帝釈天<sup>201</sup>など、古くから登場する諸尊はいずれもあの世側に祀られている。一方、その後の十王信仰や浄土教の芦峅寺への流布で造られた閻魔王などの諸尊や阿弥陀三尊、立山開山慈興上人などの仏像はこの世側に祀られている。前述の志應村の立地やこうした配置から、芦峅寺集落では媼堂側の境内地が講堂側の境内地よりも古くから形成されており、山手側から里側へ向かって宗教施設が拡充されていったと推測される。

ところで、芦峅寺の山民や焼畑農民にとって、山の神の代表格は大日岳の山の神だったに違いない。それは、彼らの狩猟や焼畑などでの中心的な活動場所が、主に大日岳に連なる山々だったからである。こうした大日岳の山の神は、媼堂の近くに祀られた影向石に降り立つとされた³0°。彼らは、その磐座に降り立つ精神的で目に見えない山の神に対し、遅くとも南北朝時代の頃までには、子供を産む母性的な山の神のイメージや、そうした山の神に仕える巫女さいのイメージ(中世には里人から鬼女として妖怪視されるようになり、山の神のイメージと合体して山姥³20 のイメージが形成された³30)、次節で述べる三途の川の奪衣婆のイメージなどを具象化して媼尊像を造立し、さらにそれを、影向石の近くに堂(のちの媼堂)を建てて祀ったものと考えられる。

# 1.4 三途の川の奪衣婆と習合した芦峅寺の媼尊 前節で芦峅寺の媼尊は、当地の山民や焼畑農民が

信仰した大日岳の山の神に端を発すると述べた。媼尊がそうした山の神の性格を備えていることは、それと不可分の関係にある水の神の性格も備えていることを意味する。すなわち、媼尊は芦峅寺集落の背後にそびえる来拝山の水分神(水の神)の性格も兼ね備えていた。

来拝山の山腹に「蛇ワミ」という所がある³¹゚。 「蛇」は日本では古くから水の神の象徴として崇拝 され、あるいは畏怖されてきた動物である。また、 「ワミ→ハミ」は蝮の異名である。だから蛇ワミは 水分神がいる所ということである。

このように芦峅寺の人々には、媼谷川は水分神が 支配し、恵みと迷惑の両方をもたらす川だった。そ のため、その水分神を媼谷川下流の芦峅寺集落に迎 えて祀ったものが、同寺の媼尊だった。したがっ て媼尊は、前節で指摘した山の神の性格と水分神の 性格を兼ね備えていた。なお、水分神のいる来拝山 は大日岳山塊の最末端なので、媼尊の起源である山 の神と水分神の二神は、根本的に大日岳の山の神と いえよう。

それではなぜ、来拝山の水分神は媼尊の姿をとり えたのか。それを考えるには姥神の性格をみていく 必要がある。

姥神は、一般的に子供の守り神として信仰されたが、その伝説には水辺に関わるものが多く、姥神は水の神であるとも考えられていた<sup>55</sup>。例えば、姥が水中に落ちた子供の後を追うといった入水伝説や、あるいは姥ヶ淵・姥ヶ池といった、水辺に関わる地名が全国各地にみられるのもその表れである。さらに、水に関わる伝説から派生し、淵・池・井戸などの底が、この世とあの世の境界をイメージさせ、姥神が生と死との境を守る神としても信仰されるよう

になった。このような姥神の水の神としての性格に 基づき、来拝山の水分神は姥尊の姿をとりえたと考 えられる。

こうした山の神と水の神に端を発した芦峅寺の媼尊は、その後、同村が宗教村落として形成されていき宗教者主導の村に変わっていくと、鎌倉時代頃から日本で盛んになった外来の十王信仰の影響を受け、南北朝時代頃までには三途の川の奪衣婆と習合した。

十王信仰は、冥界に10人の王がいて忌日ごとに亡 者の生前の罪業を裁くという信仰である。古代中国 に起こった信仰で、唐代中頃成立の『仏説閻羅王授 記四衆逆修七往生浄土教』によるところが大きいが、 日本の十王信仰は、同経に基づいて12世紀末、平安 時代末期に成った偽経の『仏説地蔵菩薩発心因縁十 王経』によるところが大きい。そして奪衣婆が初め て現れるのはこの経典においてである360。もっとも 奪衣婆がこの経典以外に初めて現れるのは、長久4 年(1043)頃に成立した『法華験記』においてであ る。そこに収められた、蓮秀法師の他界遍歴一蘇生 譚のなかに奪衣婆が姿を現わす。ただし三途の川の 用語はみられるものの、奪衣婆の用語はみられず、 「嫗の鬼」といった用語で表現されている370。なお 近年、川村邦光氏38)は、この変衣婆の図像が日本で 生み出されたことや、その際、日本の中世社会の産 婆のイメージが投影されたことなどを指摘してい る。すなわち、奪衣婆の図像は、源信の『往生要集』 の地獄が図像化された段階では現れず、それに『地 蔵十王経』の所説が加えられてはじめて出現するの だと指摘する。また、現存最古の作品は鎌倉後期の ものであるが、おそらく平安末期には既に現れてい たと推測する。

さて、こうした十王信仰は、芦峅寺では、同寺の

閻魔堂に現存する木造の閻魔王坐像や媼尊坐像などが物語るように、南北朝時代までには受容され、村の主要な信仰となっていた。同寺が外来の十王信仰を早くから受容し、とりわけ重視した背景には、立山が地獄の山として、平安時代から既に都の貴族社会を中心にある程度人々に知られていたことがあったからと考えられる。なお、こうした芦峅寺の十王信仰の受容時期から考えると、現存最古の永和元(1375)年の媼尊像も、その姿や容貌はおおむね奪衣婆のそれであろう。ただし、当時の媼尊は容貌こそ奪衣婆とはいえ、まだ前述の山の神や水の神の性格を強く帯びていたに違いない。

江戸時代、変衣婆の信仰が庶民に広まり益々盛ん になるにつれ、芦峅寺の媼尊も奪衣婆そのものにな っていった。この奪衣婆は、生と死の境である冥途 の入り口に坐し、殺生与奪の力能をもち、畏怖に満 ちた霊威を発揮する女神であり続けた。すなわち生 と死を司る女神として、安産や後生安楽をかなえた のである30。先に、媼尊は芦峅寺の人々にはもとよ り、越中国主佐々成政や加賀初代藩主前田利家らの 武将たちにも、芦峅寺で最も重要な尊体として位置 づけられ、厚く信仰されてきたと述べたが、こうし た点で、変衣婆と習合した芦峅寺の媼尊は、ひとた び戦となると絶えず死と隣り合わせの戦国武将たち に強く受け入れられたのではなかろうか。しか し、媼尊が妖怪的な奪衣婆では芦峅寺の中心尊とし て格好がつかない。それゆえ衆徒たちは媼尊の縁起 を作り、それに仏教の尊格を当てた。まず媼尊を立 山大権現の親神とし、次に不動明王と金剛界・胎蔵 界大日如来などの本地⑩、あるいは阿弥陀如来・釈 迦如来・大日如来・不動明王などの本地\*\*\* を説き、 それが垂迹して、醜いけれども奪衣婆的な媼尊の姿 で衆生に衣食を恵み、救済するのだとした。

## 2 芦峅寺に現存する木造媼尊坐像の実態について

#### 2.1 立山博物館と閻魔堂の木造媼尊坐像

立山博物館に展示されている木造媼尊坐像は次の 通りである。

- ①像高46.5cm×29.0cm×21.0cm (閻魔堂所蔵、永和元年の墨書銘あり、富山県指定文化財、焼け焦げの跡)
- ②像高48.5cm×42.0cm×23.5cm (立山博物館所蔵、 焼け焦げの跡)
- ③像高43.0cm×33.0cm×34.0cm (立山博物館所蔵)
- ④像高41.5cm×35.5cm×29.0cm (立山博物館所蔵) (般若相)
- (5)像高46.0cm×37.0cm×31.0cm (立山博物館所蔵)
- ⑥像高34.0cm×21.5cm×23.0cm (立山博物館所蔵)
- ⑦像高52.0cm×34.5cm×36.5cm (立山博物館所蔵) (右手を差し出して衣を求める仕草)
- ⑧像高46.8cm×36.5cm×28.5cm(立山博物館所蔵) 閻魔堂に祀られている木造媼尊坐像は次の通りである。
- ①像高56.0cm×46.0cm×32.0cm (芦峅寺閻魔堂所蔵、富山県指定文化財、焼け焦げの跡)
- ②像高56.5cm×49.5cm×38.0cm(芦峅寺閻魔堂所蔵、富山県指定文化財)
- ③像高54.0cm×45.5cm×34.0cm(芦峅寺閻魔堂所蔵、富山県指定文化財)
- ④像高26.0cm×16.0cm×10.0cm (芦峅寺閻魔堂所

- 蔵、富山県指定文化財、媼尊ではない可能性が ある)
- ⑤像高26.0cm×19.0cm×11.0cm (芦峅寺閻魔堂所蔵、富山県指定文化財、媼尊ではない可能性がある)

## 2.2 天明2年の媼堂焼失と焼け焦げた木造媼 尊坐像

芦峅寺媼堂は天明2年(1782)2月に焼失し、その際、本尊3体の媼尊はかろうじて焼失を免れたが、脇立の媼尊や荘厳は焼失してしまった<sup>12</sup>。

ところで、現在芦峅寺に現存する媼尊像としては、富山県 [立山博物館] に8体が展示され、一方、閻魔堂に5体が祀られている。そのうち立山博物館の2体と閻魔堂の1体だけに焼け焦げの跡が見られるが、これらは天明2年(1782)の媼堂の火災から難を逃れた媼尊の本尊3体であると考えられる。これらの特徴としては、着衣に腰巻きだけしか着けていない点があげられる43。一方残りの媼尊には全く焼け焦げの跡が見られず、着衣も肩から着ており、さらにそれぞれの作風も様々である。なかには般若相のものもある。閻魔堂の2体の媼尊だけが結跏趺坐の坐方をとっているが、残りは全て片膝立ての坐法をとっている。この坐法は、古代・中世の女性のごくありふれた日常的なくつろいだ坐り方である445。

## 3 江戸時代と現在の媼尊お召し替え行事の内容

## 3.1 江戸時代の媼尊お召し替え行事の内容

媼尊のお召し替え行事に関する文献史料上の初出は、享保7年(1722)の「定(立山大権現祭礼御餉米記・立山御媼堂祭礼御餉證明記)」 <sup>45)</sup> である。それには、媼尊お召し替え行事が当時は毎年2月9日に行われていたことや、この行事の必要経費が7斗5升だったことが記されている。ただしこの史料か

らは、行事の具体的な内容は全くうかがうことがで きない。

江戸時代の媼尊お召し替え行事について具体的な 行事内容を記した現存史料は、芦峅寺一山の年中行 事次第書として記された天保13年(1842)の「諸堂 勤方等年中行事 外数件 天保十三年度」<sup>40</sup>と文政 12年(1828)の「当山古法通諸事勤方旧記 芦峅寺 文政十二丑年五月改之」 だけである。そこで、これらの史料から江戸時代後期の媼尊お召し替え行事の内容をみていきたい。

お召し替え行事は、厨子のなかに安置された本尊 3体の媼尊と治国尊2体(具体的な尊格は不明)に 対して行われた。現在のように、脇立ても含めた全 ての媼尊のお召し替えは行われていなかった。香花 や灯明の準備は縁日の際の準備と同じかたちで行わ れた。

前年の12月24日より2月9日まで、まず61歳以上で信心のある老女が7人集められ、彼女たちに毎日3度垢離をとらせ、清らかな衣服に着替えさせ、清らかな部屋に入れて作業を行わせた。このように儀式に直接関わる老女たちは、苧績みの作業に入る前に罪や穢を祓い、清浄な身体と環境をつくっている。

1月8日から、老女が苧績みを始める。この日は 苧いずきはじめの祝いの日であり、その日の朝、衆 徒は餅、吸物、神酒(濁り酒)を食し、朝風呂に入 った。それから苧績みをする老母たちを呼びにいっ た。苧いずきはじめの祝いとして、老女たちに餅・ 吸物・神酒を振る舞う。そして、その日より、老女 たちは媼堂内で丸く座を組んで、その中央に香盤を 置き、怠慢なく香を焚き、苧を績んだ®。61歳の者 は見習いを務め、62歳以上の者が実際に苧を績んだ。 さらにそうしてできた糸で機を織った。媼尊の新し いお召し衣は2月5日までにできあがる。

2月9日、衆徒と社人が沐浴してから媼堂に出勤し、堂内に幕を張り巡らして媼尊を隠し、媼尊の着せ替え場面が着せ替え人以外には直接見えないようにする。そして、文政12年(1829)の史料によると、お召し替えの役は一山の八人衆の中から二人の者に依頼した。この二人については、お召し替えが行われる日以前に7日間の修行をした。なお、その年の媼堂別当は世話係に徹し、実際のお召し替えは行わない。

一方、天保13年(1842)の史料によると、厨子の中の本尊3体のうち中央の本尊は一老(長官)<sup>49</sup>、

左の本尊は別当行者、右の本尊は前の別当行者が着 せ替えさせる。治国両尊は別当行者と前の別当行者 の両人が着せ替えさせる。なお、このように女性が 直接媼尊に着せ替えをしないで男性である衆徒がそ れを行うのは、媼尊が醜い女性の山の神に端を発す るため、女性が着せ替えするのを嫌うからだろうか。 その際の読経作法は、縁日の時と同じかたちで行う。 修法は一老が行う。その後、法華経・般若心経・自 我偈・三陀羅尼・諸真言等・神号・中臣大祓・神 楽・祈念の順に勤めていく。その日の供物はお神酒 と白餅である。神楽が終わった後、別当宅に一山の 衆徒たちが集まり、団子や吸い物で祝宴を開いた。 多くて1斗ばかり消費した。 苧績みの老女やお召し 替えを行った衆徒にも振る舞った。着せ替えたあと の古いお召し衣は、数代にわたって霊験があるので、 群参の人々に茶袋として裁断し、少しずつ分け与え た。

### 3.2 現在の媼尊お召し替え行事の内容

本節では現在行われている媼尊お召し替え行事の 内容をみておきたい。なお、以下の記録は平成4年 3月13日に行われた媼尊お召し替え行事の内容に基 づいている。

事前準備として、媼尊のお召し衣の材料となる木 綿の晒し布を2反(市販のもの)用意する(写真4)。 閻魔堂の須弥壇に供えるため、花と酒を用意する。

午前8時10分から8時30分頃、閻魔堂(写真5)に芦峅寺地区婦人会の会員や白鷹会(芦峅寺の老人会で60歳以上の男女が入会する会)の女性たち、総勢二十数名(25人)が集まる(写真6)。なお、この行事は特に女人禁制を標榜しているわけではないが、実態として男性は参加しない。女性だけで行われる。

午前8時40分から、閻魔堂のなかで女性たちがみんなで媼尊のお召し衣を5体分製作する(写真7)。 まず媼尊からお召し衣を脱がし(写真8)、それを型布にし、用意した布を裁断して縫い合わせ、新し いお召し衣を製作する(写真 9)。その際、胴衣・襟・袖・帯を製作する。お召し衣は死装束として製作するため、裁縫を行うときには返し針や留め玉をしない。 媼尊の古いお召し衣は裁断して小さい袋に仕立て、儀式のあとで村の人々に配る。

午前9時40分、女性たち(16人)は閻魔堂を出て、神官太鼓を鳴らす女性を先頭に行列し、お召し替えに使用する新しいお召し衣を持参して、雄山神社開山堂に向かう(写真10)。

午前10時、開山堂のなかで芦峅寺大仙坊の宮司が 祈祷(神衣祭)を行う。その時、女性たちは開山堂 前で参拝する(写真11)。式次第は太鼓→表白→柏 手→お拔い→参拝者への神酒→柏手→表白→柏手→ 立山開山縁起の読誦→立山媼堂縁起の読誦→表白。 これが終わると、女性たちは媼尊のお召し衣を持参 して開山堂から閻魔堂にもどり、そこで媼尊に新し いお召し衣を着せる(写真12)。

午前11時10分、富山市に所在する天台宗円隆寺の 僧侶(旧芦峅寺泉蔵坊)が閻魔堂に到着する。

午前11時20分、僧侶によって法要が勤められる (写真13)。法華経→般若心経→南無阿弥陀仏の名号 →参拝者焼香(参拝者は各自、賽銭を焼香箱に納め る)→閻魔堂に安置された諸仏の仏号。

午前11時45分、法要が終了する。法要の後、閻魔堂で、円隆寺の僧侶と大仙坊の宮司は、参拝者の女性たちと昼食をとる(写真14)。

## 3.3 江戸時代の行事内容と現在の行事内容の共通点と相違点

#### 【共通点】

- (1) 法要の勤行は江戸時代も現在も法華経と般若 心経を中心に行っている。
- (2) 江戸時代も現在も、行事が終わったあとに関係者が集まって食事をして慰労会が行われている。

#### 【相違点】

媼尊お召し替え行事は、江戸時代の内容と現在の 内容を比較すると異なっている部分が多いので、以 下、それらを指摘しておきたい。

- (1) 開催主体は、江戸時代は芦峅寺一山の衆徒であったが、現在は立山信仰が衰滅してしまっているため、芦峅寺村の婦人会と白鷹会(老人クラブ)にかわっている。そして、圧倒的に婦人会が中心になって行われている。ただし、現在、行事の司祭者として旧芦峅寺一山宿坊家の富山市梅沢町の天台宗門隆寺(旧芦峅寺泉蔵坊)と芦峅寺大仙坊がお世話をしている500。時期によっては曹洞宗の僧侶で芦峅寺在住の佐伯弘照氏(個人)がお世話をすることもあった。閻魔堂の司祭者は定まっていたわけではなく、芦峅寺から依頼する形をとっていた。ただしほとんどの場合、かつて村の宿坊家のひとつだった円隆寺か、村に在住の佐伯弘照氏に依頼することが多かった。
- (2) 江戸時代のお召し衣の材料は麻や木綿でなく 「苧」であったが、現在は市販されている「木綿」 の晒し布を用いている。
- (3) 江戸時代は精進潔斎した還曆以降の老女がお 召し衣を製作したが、現在は精進潔斎することなく 参加者がみんなで製作している。
- (4) 江戸時代は、媼尊の本尊3体と治国2体の合わせて5体のお召し替えを行っていたが、現在では本尊のみならず、脇立ての尊体にもお召し替えを行っている。
- (5) 江戸時代には開山堂での神主の祈祷は行われていなかったが、現在ではそれが行われている。
- (6) 江戸時代には着せ替え自体は男性である一山 衆徒の長官と別当が行っていたが、現在は芦峅寺婦 人会と白鷹会の女性が行っている。



写真4 事前に購入した木綿の晒し布を持ち込む



写真6 芦峅寺地区婦人会員や白鷹会の女性たちが 閻魔堂に集まる

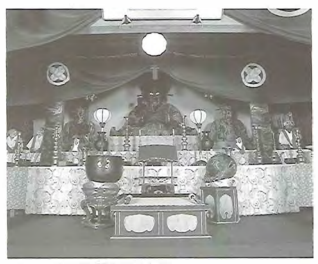


写真5 芦峅寺閻魔堂の内部



写真7 媼尊のお召し衣を製作する



写真8 媧尊のお召し衣を脱がす



写真 9 新しく製作されたお召し衣



写真12 媚尊に新しいお召し衣を着せる



写真10 新しいお召し衣を持参して雄山神社開山堂に 向かう



写真13 天台宗円隆寺の僧侶による法要



写真11 開山堂で大仙坊宮司が神衣祭を行う



写真14 円隆寺僧侶と大仙坊宮司、女性たちがいっしょ に昼食をとる

## 4 媼尊お召し替え行事の意味

#### 4.1 媼尊の形態からの考察

江戸時代の媼尊お召し替え行事では、媼尊本尊3 体と治国尊2体だけが対象とされていた。このうち 治国尊は現在行方不明であるため、その形態を知る ことができないが、現存の媼尊本尊3体の彫刻され た着衣に着目すると、いずれも腰巻きだけしか着け ておらず、上半身は裸体である。それゆえきわめて 単純だが、そうした媼尊に対し寒くないようにお召 し衣を着せ、さらに年に一度、古いお召し衣を新し いものに取り替えるといった意識でお召し替え行事 が行われているとも考えられる。

## 4.2 媼尊と苧の関係からの考察

前節で指摘したように、現在のお召し替え行事では市販の木綿を購入して使っているが、江戸時代には、後期になってもお召し替え行事のお召し衣の材料は麻や木綿でなく「苧」であった。これはいったいどうしてだろうか。苧から布を生産することは、生産者となる女性たちに対して過酷な労働と長時間の忍耐を強いる作業である。それでいて生産量もなかなか多くすることができない。永原慶二氏(故人)の研究によると、織り上げ一反を作るのに必要な労働時間について、苧は木綿の10倍はかかるという510。

一方、江戸時代後期には新川木綿ジの一般への普及もあいまって、芦峅寺にも木綿の文化が浸透していた。例えば布橋大灌頂法会で使用する白布や廻檀配札活動で頒布する経帷子には苧や麻ではなく木綿が使用されているジ。それにもかかわらず、媼尊のお召し衣を製作する際に、労働力や忍耐力を必要とするにもかかわらず、人工的に栽培する木綿や麻ではなくて山中に自生する苧を使用しているのである。筆者はここに重要な意味が隠されていると考える。

筆者の推測は次の通りである。まず、この行事で は媼尊を女性の山の神とみている。そして学は山の 神が支配する山中に自生しており、衣食を恵んでくれる「山の神=媼尊」からの直接的な授かりものといえる。それを使用してお召し衣を製作し媼尊に奉納する。その際、製作者は還暦を過ぎた老女たちがたずさわるが、人間にとって還暦以降の段階は世俗の社会から死の世界へ入るための心の準備をする移行期間と考えられ<sup>50</sup>、また還暦を過ぎた女性は概ね閉経をむかえ穢れも薄らいでいることと、この世とあの世の境界的性格をもっていることから<sup>55</sup>、こうした行事にたずさわるのである。それにしても精進潔斎をしっかりしなければならない。

ところで、江戸時代には現在のように開山堂での 神主のお拔いはなどの一連の儀式は行われていない が、どうしてそれが行われるようになったのだろう か。これについては、江戸時代の場合、お召し衣は、 それを製作する老女たちが作業の前に徹底的に精進 潔斎し、きわめて清浄な身体と環境のなかで製作さ れた。しかし、現在の場合は、日常生活の片手間に 行われており、お召し衣の製作者の精進潔斎的な儀 式は全く行われない。いわば在俗的ななかでお召し 衣が製作されるていることになる。したがってそれ を媼尊に着せるまえに、開山堂でお召し衣に対して お拔いをして、穢れを祓ってから媼尊に着せるとい うことが行われるようになったと考えられる。江戸 時代と現在の行事の共通性として、媼尊には罪や穢 のない清浄な布でないと奉納できないということが あげられるわけである。

こうした苧績みの作業は女性の役割であるにもかかわらず、この行事では苧績みを行った老女たちが直接的に媼尊にお召し衣を着せることはできなかった。なぜなら、おそらく「山の神=媼尊」は醜い女性であるから、女性が着替えさせることを拒むのである。したがって老女は精進潔斎した身体と環境のもと、お召し衣を製作するだけで、媼尊に着せ替えるのは高位の一山衆徒の役目であった。

さて、このように媼尊お召し替え行事は、「山の神=媼尊」が芦峅寺の人々に衣食住を恵んでくれていることに対するお礼の意味があるのではないだろうか。それは、「左の御手に五穀を納め、右の御手に麻の種子を執持して媼の形を出現す。十方に五穀を植え、群生の丹田を生養し、麻を万里に弘めて」と記す芦峅寺の媼尊縁起50 にもあらわれているのである。

#### 4.3 媼尊と死装束の関係からの考察

現在、閻魔堂で媼尊のお召し衣を製作する際、いわゆる死装束として製作している。具体的には、返し針や縫い糸の結玉は作らず、また媼尊にお召し衣を着せる際には左前にあわせて着せている。 史料を管見する限り、江戸時代のお召し替え行事でも死装束が製作されていたことを示すものはないが、おそらく現在と同じように行っていたと思われる。

ところで、お召し替え行事に使用するお召し衣が 死装束であることにはどのような意味があるのだろ うか。これについては、媼尊が縁起のなかでは、万 物を生んだ造化の母神で、しかも「寂滅の本土に帰」 り、「衆生生死の惣政所」になったといった冥府神 としての性格を現しているため、それに合わせ て媼尊をあの世の存在とみて、死装束を着せるよう になったとも考えられる。

一方、前節で、江戸時代のお召し替え行事では、 お召し衣の製作は還曆を過ぎた老女たちがたずさわ ることや、さらに還曆を過ぎた老人はこの世とあの 世の境界的性格をもち、この段階は世俗の社会から 死の世界へ入るための心の準備をする移行期間と考 えられることを指摘した。このように、還曆を過ぎ た段階が老女たちの死に対する準備期間と考える と、お召し替え行事で媼尊に死装束を着せることは、 自分が死後、あの世の三途の川で「奪衣婆=媼尊」 にきっと剥がれるであろう死装束を「媼尊=奪衣婆」 に前渡ししていることに喩えられているのではなか ろうか。江戸時代、三途の川と奪衣婆については次 のような民間信仰が広く流布していた。

人は死ぬと極悪・極善でない限り、冥途への旅を しなければならない。最初の難関が死出の山である。 死者は、険しい山道を飢えや寒さ、獄卒たちの呵責 に耐えながら越えて行く。なんとか山を越え、初七 日には十王の1番目である秦広王(本当の姿は不動 明王)の庁に辿り着く。そこで秦広王の裁きが終わ ると、二七日つまり14日目に2番目の初江王(本当 の姿は釈迦如来)に裁かれるが、その庁に向かう途 中で、三途の川(葬頭河・三瀬河・奈可津ともいう) を渡らなければならない。

この川には、山水瀬と江深淵、橋渡の3カ所の渡り場があり、死者は生前の罪業の軽重によっていずれかに定められる。山水瀬は膝ほどの深さであり、罪の軽い亡者が渡る。江深淵は流れが速いうえに波も高く、悪人の亡者が渡る。橋渡は橋が架かっており、善人だけが渡る。死者は鉄棒を振りかざす獄卒に追われ、あるいは悪竜の棲む急流に投げ込まれ、それぞれの罪業に見合った瀬を渡っていく。

死者が三途の川を渡り終えると、岸辺には衣領樹と呼ばれる木が立っており、その側で奪衣婆と懸衣翁の二鬼が死者を待ち受けている。奪衣婆は死者の衣を奪い取ると、それを懸衣翁が衣領樹の枝に懸ける。もし死者が衣を着ていないと、生皮を剥いで懸けるという。そして枝の垂れ方で、死者が現世で犯した罪業の軽重を量るのである。すなわち、罪業の重い死者ほど、三途の川の深瀬を渡らなければならず、ずぶ濡れになり、必然的に衣も重くなって、枝が垂れるという仕組みである。こうして量られた死者の罪業は奪衣婆から初江王へ報告され、裁きの資料にされた。

以上の説話は中国・唐の時代の『預修十王生七経』 (ただしこの経には、奈河津の3ヵ所の渡る所や奪 衣婆・懸衣翁に関する記述はまったくない)を基に、 平安時代末期に日本で作られた偽経『地蔵菩薩発心 因縁十王経』57 やその解説書『十王讃歎鈔』50 に説 かれており、信仰自体は鎌倉時代以降に盛んになっ た。こうした三途の川と奪衣婆に対する恐怖から、 江戸時代には、死者に経帷子(お経の文言が刷り込 まれた死に装束)を着せるか棺の中に添えるかして、 死者が奪衣婆に生皮を剥がれないようにするといっ た民間信仰が各地で見られた。

さて、芦峅寺衆徒はこうした信仰を媼尊に習合させていたことが、文政3年(1820)の『御媼尊縁起』500 や、文政3年の「立山御媼尊別当奉加帳 芦峅泉蔵坊」(愛知県半田市乙川高良町・松本家文書・半田市立博物館所蔵)、文政6年(1823)の「立山御媼尊別当奉加帳 芦峅大仙坊」(国立国会図書館所蔵摺物集『堂中杖 第6冊』所収・国立国会図書館所蔵)などからうかがうことができる。なお、現存の立山縁起のなかで十王信仰の影響がみられる最初のものは、芦峅寺日光坊所蔵の安永8年(1779)の「媼堂大縁起」(芦峅寺日光坊所蔵)である。さて、これらの縁起のうち、以下、文政3年(1820)の『御媼尊縁起』の内容を見ておきたい。

#### 【表紙】

御媼尊縁起 文政三年六月十五日 宝伝坊元良

#### 【本文】

#### 緣起

そもそも御媼尊とは天神七代の尊と輝き、一天に 立山大権現の御親神なり。峰には九品の浄土を現し、 谷には一百三十六地獄の相を示し給う。かつこの世 界始めしとき、御媼尊は右の御手には五穀を納め、 左の御手には麻の種を執持し、刀利の雲を分けて立 山芦峅へ天降り、一切衆生に与え給う。しかれば人 民、命を養い、体を畏れ、法を信じ、仏果を得、二 世大願の御媼尊なり。御本地は弥陀・釈迦・大日の 三仏、日域北の涅槃門、生死の惣政所、仏果円満衆 生済度の霊地なり。一切衆生の母の形を現して、今 世には福徳寿命を授け給う。衣食を与い母となり、 来世には極楽浄土へ引導往生すること疑いなしもの なり。ことに六十六体尊像を現し、諸国霊場多しと いえども、御媼霊験このところに宿す。立山御媼尊は日本第一の福徳寿命/神様なり。この御宝前へ御 参詣の輩は、現世には福徳円満、五穀成就、一切の 大願を成就す。一切の罪業みなこのところに消滅す。 これによって御山安全のために、御三尊へ大御供青 銅三百文、小御供同百文、六十六体は御供金百疋なり。

#### 歳中入用料

| 一、金三両   | 正月元七日入用         |
|---------|-----------------|
| 一、金二両二分 | 春の彼岸七日          |
| 一、金二両二分 | 秋彼岸七日           |
| 一、金二両二分 | 五節句入用           |
| 一、金一両二分 | 盆三日入用           |
| 一、金百疋宛  | 毎月五日縁日          |
|         | (41.1-1) 5 -1 ) |

一、白布(当初は「二」と記

されていたが消去) 一千三百三十六反 一、御膳一膳に付 三十二針

そのほか毎朝御供供燈明香花料

これすなわち人門の母の胎内に宿るとき、御媼尊 は我が祖母となりて三尺のえなぎぬを着す。人門裟 婆に生まれしときならば、七枚にてほうじ奉ると申 して、借りて生まるるなり。その報恩送らざるのみ にあらず。ほしいままに罪業をつくり、また三途の 如きゆえ、かえり目には大墨圏を見て、初七日には 死出の山を越え、二七日には三途川を越すとき、こ の川の広さ深さ四千四旬なり。ただし一由旬は百五 十丁なり。娑婆の道四里六丁なり。百六十六里二十 四丁となる。この川に渡り瀬三つあり。まず川上の 瀬を山水瀬と申すなり。罪業浅き人、このところ渡 る。中の瀬を橋渡と名り、金銀七宝の橋なり。善人 のみ渡す。川下の渡りを深水瀬と名付けたり。これ を三途川と号す。波の高きこと大山の如し。川の流 れ速きこと弓を射るが如く。そのなかに毒蛇棲む川 の底渡らんとするとき、毒蛇口を開け呑まんとすせ に浮かばんとするとき、鬼ども弓矢にて射る。かく のごとく浮きなんきして、ようように向こうの岸に 着きぬる。葬途川の姥の丈は半由旬あり。まなこは 七・八寸もあり、鏡の如くにして光りあること、日 月の如し。目を開くとき日中の如し。目を閉じると きは暗闇の如し。口は耳まで切れ上がり、罪人姥の 前に来るとき、目も開けられずに恐ろしくなり、そ のとき姥、しばらく顔になだめをつけて申すよりは、 家祖母となり、三尺のえなぎぬを貸し置き、裟婆へ 生まるるときなれば七枚にて返し申すと言い、未だ 白布一尺も奉ぜず。今着たるもの剥ぎ取る、罪人申 すよりは、金銀は裟婆に捨て果て来る。さだめて十 王の前にて、裸にて恥をかくすべきよりなし。ただ お通しなさるべく候より、願い上げ奉り候と申し上 げるなりと。そのとき姥の申すには、早く脱げ。剥 いで飯火に焼くべしと申すなり。罪人泣く泣くかの 衣を脱きて、葬途川の姥に渡すなり。罪人、裟婆に ありしときは、七珍万宝を蔵に積み、谷属をあまた かしずかせ、衣種を四季に着替えしに、迷途道中の 旅のならとて、一衣だにも身につかずなけじこそ悲 しけれ。十王経に曰う。二七日は亡人、ない川を越 すと云々。

ここに天竺において祇園精舎阿育王と申す帝王あ り。この姫ご入滅のとき、すなわち三途川に至り、 そのときに三途川の姥申すには、汝、生まれ初むる とき、我が祖母となりて、三尺のえなぎぬを着す。 未だ白布一尺も奉ぜず。汝着たるもの剥ぎ取ると怒 り給う。そのときに姫申さるるは、我は大王の姫な り。許してと申す。姥、怒りて申するは、迷途道に 王はなしと申すなり。姫、この苦を逃れ難く、それ より娑婆へ蘇りの願を立て、お願いなされ叶うて、 天竺へ蘇りなされて、胞衣の報恩に天台山石橋にお いて、百三十六端の白布を掛け渡し、玉の幡・鉾立 て並べ、極楽浄土の荘厳飾り立て、都卒天へ昇らせ 給うなり。御宝前に河あり。葬途川と号す。この川 に橋あり。天の浮き橋と申すなり。一切の諸仏菩薩 に比喩してあり。橋の長さ二十五間、二十五菩薩比 喩す。板の数は百八枚、百八煩悩の数珠数と比喩す。 高さ十三間、十三仏に比喩す。擬宝珠は六つあり。 南無阿弥陀仏の六字比喩す。幅二間、なか九尺取っ て九品の浄土。釘・鎹は六万九千三百八十四、鎹こ れ法華経の文字に比喩す。善人よりほかに渡さず。 二つにはえ智の衆生を渡さんがため、石橋と名付け、 毎年秋彼岸中日にこの橋に百三十六端白布を掛け渡 し、極楽浄土の荘厳して、西方浄土へ往生すること 疑いなきものなり。南無阿弥陀仏御十念。

右の通り(塗りつぶし)作書。

一、さてこのところは北の涅槃門に当たり、生死の 惣政所、魂魄の集のとこ故、各々様方、先祖代々、 または両親菩提二世安楽のために御膳を御施主なさ れませ、布施はこれ菩提かてとて、本尊へ捧げると 思し召せば、御たいげもござれども、すなわち未来 の種、この裟婆へ御出生なされて、これが一色のも の故、かように御奨め申し、大御供は百文にて本尊 御宮殿の内いずれなりとも御志し次第。また小御供 と申して、御たいげな方は三人もやいにて一尊へ上 げる時は二代三十二銅宛で備うます。蝋燭の志しの 御方は一丁五文宛、燈明志しの御方は三文宛、皆様 御志し方は御上なさるべく。七月十六日に流灌頂並 びに施餓鬼仕り候て廻向仕れば、小卒都婆一本百文 宛、経木一枚三文宛なり。御媼尊。

さて、この縁起は、芦峅寺の媼尊の由来や霊験を 語り、立山への参詣者や檀那場の信徒たちに媼尊に 対する寄進を呼びかけるとともに、毎年、秋の彼岸 の中日に芦峅寺で人々の西方極楽浄土への往生をか なえるために行われる布橋大灌頂法会への寄進をも 呼びかける内容となっている。その際、本文中の下 線部に見られるように、媼尊と奪衣婆を習合させて いる。

内容を掻い摘んで見ていくと、媼尊は立山大権現の親神であり、またその本地は弥陀・釈迦・大日であるとしている。さらに、媼尊は、人間の母の胎内に子どもが宿るとき、その生まれてくる子どもの祖母となって、9尺の胞衣(胞衣・胎衣〔えな〕→胎

児を包んでいる膜や胎盤などの総称)を、子どもに 7枚貸し与えるのだという。その後、子どもが成長 し、今度は死を迎えた時、媼尊は三途の川の奪衣婆 となって、貸した胞衣を返せとせまるのである。

さらに、阿育王<sup>601</sup> の娘を主人公とする寓話も挿入 している。阿育王の娘が死んで三途の川に至り、 「奪衣婆=姥尊」に遭遇した。奪衣婆に衣を脱いで いくように脅された娘は蘇生し、天台山の石橋で布 橋供養を行って都卒天に転生したというものであ る。この寓話をもとに、芦峅寺での布橋大灌頂法会 への人々の容進を求めている。

以上のように、この縁起では媼尊と奪衣婆が習合していることがよくわかる。ひるがえって、お召し替え行事で還暦を過ぎた老女たちが儀式に関わることの意味を考えると、そこには、老女たちが死後に三途の川で奪衣婆に遭遇した時、彼女が「貸した」という衣(死装束)を剥ぎ取られないように、生きているうちに「返してしまう」という、逆修供養の意味が込められているものと推測される。

ところで芦峅寺衆徒は、このように媼尊と奪衣婆 を習合させた芦峅寺の媼尊信仰を積極的に喧伝し、 諸国の檀那場で勧進して廻った際に、護符とともに 経帷子も頒布し利益を得ていた。例えば、宝泉坊な どは、江戸の檀那場で、毎年80枚前後の経帷子を頒布し30両前後の収入を得ている。芦峅寺の各宿坊家では、11月頃から経帷子を制作し、その際、家族の女性達が裁縫を担当し、できあがった帷子に男性達が木版で種子(仏を示す梵字)や経文を刷り込んでいった。なお材料の白布は、布橋大灌頂法会で使用された麻や木綿の布で、さらに種子や経文を刷り込む時には、立山別山の硯ヶ池の霊水を使用したという。経帷子の本体には金剛界と胎蔵界の大日如来の種子をはじめ、滅罪や福楽、諸願成就に功徳がある呪文、あるいは観音経や阿弥陀経、法華経などの経文が種子で刷り込まれた。また経帷子に付属の手甲や脚半、頭陀袋にも様々な呪文が種子や漢字で刷り込まれた。

なお、芦峅寺系立山曼荼羅には奪衣婆と衣領樹の 図像が必ず描かれている。そして、その場所はいず れの作品でも媼堂の脇や裏側であり、構図のうえで は布橋大灌頂法会の場面にほぼ取り込まれている。 こうした構図は、芦峅寺衆徒が檀那場で信徒に経帷 子を頒布する際、その材料の白布が滅罪儀礼の布橋 大灌頂法会に使用されたものであって、その功徳が 大きいことを強調するためのものであろう。

### おわりに

以上本稿では、芦峅寺の媼尊とそのお召し替え行事を検討してきたが、今一度要点を整理しておきたい。

まず、媼尊についてである。芦峅寺の媼尊が大日 岳の山の神と、それと不可分の水の神を起源として いることを指摘した。さらにそれは、永和元年 (1375)の木造媼尊坐像の造形からうかがわれるよ うに、南北朝時代までには三途の川の奪衣婆と習合 した。そして、こうした芦峅寺の媼尊像などが、室 町時代頃から具象化され始める山姥などの造形に影 響を与えたものと考えられる。江戸時代には奪衣婆 次に、お召し替え行事の内容の意味についててで

ある。第一に、現存の木造媼尊坐像のうち本尊 3 体の彫刻された着衣に着目すると、いずれも腰巻きだけしか着けておらず、上半身は裸体である。それゆえきわめて単純だが、そうした媼尊に対し寒くないようにお召し衣を着せ、さらに年に一度、古いお召し衣を新しいものに取り替えるといった意識でお召し替え行事が行われているとも考えられる。特に現在の行事はこうした傾向が強い。

第二に、江戸時代、媼尊とお召し衣の材料となった芋との関係から考察すると、この行事では「媼尊=女性の山の神」とみている。芋は山の神が支配する山中に自生しており、衣食を人々に恵んでくれ

る「媼尊=山の神」からの直接的な授かりものとい える。それを使用してお召し衣を製作し、お礼のし るしに媼尊に奉納しているのだと考えられる。

第三に、媼尊と死装束の関係から考察すると、江戸時代後期、芦峅寺衆徒の間では「媼尊=奪衣婆」とする考え方があり、こうした考え方に基づいて、お召し替え行事では還暦を過ぎた老女たちが儀式に関わるのだが、そこには、老女たちが死後に三途の川で奪衣婆に遭遇した時、彼女(奪衣婆)が「貸した」という衣(死装束)を剥ぎ取られないように、生きているうちに「返してしまう」という、逆修供養の意味が込められているものと推測される。

#### 註

- 1) 『立山民俗 立山地区民俗資料 緊急調查報告書』(55頁·56頁· 105頁、富山県教育委員会、1969 年3月)。
- 川口久雄「立山曼陀羅と姥神信仰―敦煌本十王経画巻の投影」 (『日本海域研究所報告 第5号』 所収、1頁~31頁、金沢大学日本 海域研究所、1973年3月)。
- 3)「姥尊のお召替え 立山町芦峅 寺一3月13日」(富山新聞社編 『ふるさとの風と心 富山の習俗』 所収、12頁~14頁、富山新聞社、 1986年4月)。
- 4) 乾美奈子「立山媼尊考」(160頁 ~174頁、日本海文化研究所、 1989年1月)。
- 5) 拙稿「媼尊のお召替え行事について」(『人と自然の情報交流誌たてはく 創刊号』所収、6頁、富山県[立山博物館]、1992年4月)。
- 6) 菊池武『我が国の擬死再生儀礼 と立山布橋大灌頂会(後篇)』(3

- 頁・4頁、富山県 [立山博物館]、 1995年3月)。
- 7)「オンバサマとお召替え」(筆者 監修・佐伯喜代男編集『立山曼 茶羅の里一史跡を訪ねる』所収、 立山町教育委員会、43頁~46頁、 2001年7月)。
- 8)「芦峅寺境内絵図」(木倉豊信編 『越中立山古文書』所収、345頁、 立山開発鉄道株式会社、1962年12 月)。なお、この絵図については 「明治初期の芦峅寺講堂配置図」 の資料名で、『立山町史 上巻』 (872頁、立山町、1977年8月)に も掲載されている。『芦峅図』(6 枚1組、金沢市立玉川図書館近世史料館所蔵)。収蔵番号は分類 特16.61、巻数1~6、番号320。 「芦峅寺高割山絵図(個人所蔵)」 (『「山宮」に生きる一立山のくら しと民具一』所収、6頁~11頁、 富山県[立山博物館]、2003年9 目)。
- 9) 「芦峅寺媼堂の立地・構造から

- みた布橋灌頂会」(『郷土の文化 第25輯』所収、富山県立図書館・ 富山県郷土史会、2000年3月)。 「諸堂勤方等年中行事 外数件 天保十三年度」(廣瀬誠編『越中 立山古記録 第4巻』所収、立 山開発鉄道株式会社、1992年6 月)。
- 10) 『神像・仏像は語る一越中立山の山岳信仰一』(26頁・27頁・44頁~47頁、富山県[立山博物館]、1998年9月)。
- 11) 尊像の底部に「永和元卯年十二 月 日 しきふ阿闍梨」の墨書 銘がある。『神像・仏像は語る一 越中立山の山岳信仰一』(26頁)。
- 12)「芦峅寺文書 4」「芦峅寺文書22」 「芦峅寺文書24」「芦峅寺文書26」 「芦峅寺文書27」「芦峅寺文書30」 (木倉豊信編『越中立山古文書』 所収、2頁・11頁・13頁・14頁・ 16頁)。
- 13) 廣瀬誠「立山御姥信仰の一考察」(『信濃 第16巻 第1号 〔通巻第1

- 69号〕] 所収、29頁~43頁、信濃 史学会、1964年1月)。
- 14) 佐々木高明・野本寛一・赤坂憲雄・六車由美「【総特集】山の神とはだれか 座談・山の神、その重層的な歴史と展開」(『東北学vol.10』所収、43頁~75頁、東北芸術工科大学東北文化研究センター、2004年4月)。
- 15)「越中分產物書上帳 立山芦峅 寺」(廣瀬誠編『越中立山古記録 第1巻』所収、267頁~269頁、立 山開発鉄道株式会社、1989年9 月)。
- 16) 「古代度々争論記」(高瀬保編 『越中立山古記録 第4巻』所収、 65頁~91頁、立山開発鉄道株式会 社、平成4年6月)。「芦峅寺高割 山絵図(個人所蔵)」(『「山宮」に 生きる一立山のくらしと民具一」 所収、8頁~11頁、富山県 [立山 博物館]、2003年9月)。
- 17) 『立山町埋蔵文化財分布調査報告書Ⅱ 1986年度(立山町文化財調査報告書第2冊)』(18頁~20頁、立山町教育委員会・富山大学人文学部考古学研究室、1987年3月)。
- 18) 佐々木高明・野本寛一・赤坂憲雄・六車由美「【総特集】山の神とはだれか 座談・山の神、その重層的な歴史と展開」(『東北学vol.10』 所収、43頁~75頁)。
- 19) 湯川洋司「山の神」(佐々木宏 幹・宮田登・山折哲雄監修『日 本民俗宗教辞典』所収、東京堂 出版、567頁~569頁、1998年4月)。 吉田敦彦『昔話の考古学 山姥 と縄文の女神(中公新書1078)』 (29頁~55頁、中央公論社、1992

- 年4月)。野本寛一「女性山神の 系譜」(野本寛一著『焼畑民俗文 化論』所収、389頁~403頁、雄山 閉出版、1984年5月)。
- 20) 宮田登「霊山信仰と女人禁制」 (『山と里の信仰史』所収、3頁~ 23頁、吉川弘文館、平成5年8月)。
- 21) 五来重『修験道入門』(51頁~61頁、角川書店、1980年8月)。
- 22) 「当山古法通諸事勤方旧記 芦 峅寺 文政十二丑年五月改之」 (廣瀬誠編『越中立山古記録 第 1巻』所収、42頁·43頁、立山開 発鉄道株式会社、1989年9月)。 「諸堂勤方等年中行事 外数件 天保十三年度」(廣瀬誠編『越中 立山古記録 第4巻』所収、58頁)。 『立山民俗 立山地区民俗資料緊 急調查報告書』(106頁)。川口久 雄「立山曼陀羅と姥神信仰一敦 煌本十王経画巻の投影」(『日本海 域研究所報告 第5号』所収、153 頁)。げいの山の儀礼は、山の神 が作神として循環去来するとい う民俗事例をあらわしていると 思われる。
- 23) 「当山古法通諸事勤方旧記 芦 峅寺 文政十二丑年五月改之」 (廣瀬誠編『越中立山古記録 第 1巻』所収、40頁、立山開発鉄道 株式会社、1989年9月)。

#### 十四日 (正月)

一、大宮・若宮両社、節分豆蒔相 済、直二御供備ヒ。次朝御供備 なもきもき本尊へ壱本、御供所 二本。

「諸堂勤方等年中行事 外数件 天保十三年度」(廣瀬誠編『越中 立山古記録 第4巻』所収、4 頁・19頁、立山開発鉄道株式会社、

- 1992年 6 月)。同史料には「陽気 樹木」「陽陰樹気(ヲモキモキ)」 と記されている。「「おもきおき」 について」(福江充監修・佐伯喜 代男編集『立山曼荼羅の里―史 跡を訪ねる』所収、立山町教育 委員会、47頁、2001年 7 月)。
- 24) 女性の山の神である媼尊の欲心 を求めるために奉納したもので あろう。

「当山古法通諸事勤方旧記 芦峅 寺 文政十二丑年五月改之」(廣 瀬誠編『越中立山古記録 第1 巻』所収、42頁)。

彼岸中日之事 (二月)

- 一、御媼尊供物、草団子 米壱斗 弐升。給仕人弐人。
- 日中荘厳、蝋燭三十目懸三挺。中 老指図ニ而蝶花方、三々九度、 并懸物と申而、小袖壱ツ、布壱 反、帯壱筋。
- 25)「芦峅寺高割山絵図(個人所蔵)」 (『「山宮」に生きる一立山のくら しと民具一』所収、6頁~11頁)。
- 26)「当寺門前之者共別家等承伝之 処連名書上帳 立山芦峅寺 文 久元酉年十二月日」(芦峅寺雄山 神社所蔵)。
  - 一、三良右衛門
  - 一、新右衛門
  - 一、太良右衛門
  - 一、平右衛門
  - 一、太右衛門

#### メ五軒

- 一、右ハー向宗也。此内壱軒ハ五 人之内ゟ別候様ニ存候。
- 一、四人之者ハ字ナ志應江出作之 者ニ御座候処、寛永四年、当寺 江引寄申者ニ御座候。右五軒ゟ近 年迄ニ別家之者左之通り。(以下

略)

- 27) 岩峅寺系の木版立山登山案内図 「越中国立山禅定名所附図別当岩 峅寺」の幾つかの種類に志應村 が記されている。「立山登山案内 図と立山カルデラ』(30頁~33頁、 立山カルデラ砂防博物館、2000年 7月)。
- 28) 『神像・仏像は語る一越中立山 の山岳信仰—』(35頁・54頁)。
- 29) 「第124 越中国立山の女人 (『大日本国法華経験記』)」(井上 光貞・大曾根章介校注『往生 伝・法華験記(日本思想大系7)』 所収、208頁~210頁、岩波書店、 1974年9月)。「巻第14 修行の僧 越中の立山に至りて小き女に会 ふ語 第7」「巻第14 越中の国の 書生の妻死にて立山の地獄に堕 つる語 第8」(馬淵和夫・国東文 麿・今野達校注・訳『今昔物語 集1(日本古典文学全集21)』所 収、501頁~510頁、小学館、1971 年7月)。
- 30) 廣瀬誠「立山御姥信仰の一考察」 (『信濃 第16巻 第1号〔通巻第1 69号〕』所収、31頁・32頁)。
- 31) 宮田登「霊山信仰と女人禁制」 (『山と里の信仰史』所収、3頁~ 23頁)。山上伊豆母「霊山の棄老 と養老」(小松和彦編『怪異の民 俗学③ 天狗と山姥』所収、367 頁~383頁、河出書房新社、2000 年12月)。
- 32) 小松和彦「天狗と山姥 解説」 (小松和彦編『怪異の民俗学③ 天 狗と山姥』所収、417頁~434頁、 河出書房新社、2000年12月)。「同 書428頁:「山姥」もしくはそれ に類する者が文献に登場するの

- は中世後期の室町時代である。 有名な謡曲の『山姥』はその一 つであるが、お伽草子『花世の 姫』にも山姥が登場している。 さらに、『当代記』という書物に は、慶長14年(1609)に、京都 の東山東福寺付近で「山姥」と いうものを見世物にしたという 記録も留められている。」
- 33) 小松和彦「天狗と山姥 解説」 (小松和彦編『怪異の民俗学⑤ 天 狗と山姥』所収、417頁~434頁)。 小松和彦「山姥をめぐって一新 しい妖怪論に向けて一」(「愚霊 信仰論(講談社学術文庫1115)』 所収、278頁~313頁、講談社、 1994年3月)。
- 34)「芦峅寺高割山絵図(個人所蔵)」 (『「山宮」に生きる一立山のくら しと民具一』所収、8頁~11頁)。 佐伯泰正編『あしくらに伝わる 民話』(20頁~22頁、吉沢印刷社、 1990年11月)には、じゃわみの 大蛇にまつわる伝説が収録され ている。
- 35)「姥神」(佐々木宏幹·宮田 登·山折哲雄監修『日本民俗宗 教辞典』所収、49頁、東京堂出 版、1998年4月)。
- 36)「十王信仰」(佐々木宏幹・宮 田登・山折哲雄監修『日本民俗 宗教辞典』所収、244頁・245頁)。
- 37)「第70 蓮秀法師」(「大日本国 法華経験記 巻中」井上光貞・ 大曾根章介校注『往生伝 法華 験記(日本思想大系7)』所収、 138頁・139頁)。
- 38) 川村邦光『地獄めぐり』(145 頁~176頁、筑摩書房、2000年5 月)。川村邦光「女の地獄と救い」

- (『女と男の時空一日本女性史再考 ⑤ 女と男の乱一中世(上)』所 収、36頁~38頁、藤原書店、2000 年10月)。
- 39) 川村邦光「女の地獄と救い」 (『女と男の時空―日本女性史再考 ⑤ 女と男の乱一中世(上)』所 収、36頁~38頁)。「同書36頁:た んに死者の衣を剥ぐ老婆・鬼女で はなく、奪衣婆はひとの死を司る "女神"だということができる。 そればかりではなく、ひとの誕生 に際して、奪衣婆が胞衣巾を貸し 与えるとするのは興味深い。民間 では、あの世からこの世へと生ま れるために移行するときに身につ ける旅装束=簑笠が、胞衣である とされている。この胞衣巾とは、 お宮参りのときに赤子に産着のう えから着せてやる着物をいうが、 産着と同じだと考えてよいだろ う。あの世から着てはた胞衣を、 この世の産着=胞衣巾に取り替え るのが、ひとの誕生の初めの儀礼 といえよう。胞衣巾とは、この世 に生まれるための着物であり、胎 児を包んでいる膜や胎盤など、つ まり胞衣を指しているとみること ができる。この胞衣を授けるのが、 変衣婆の役目だとされている。と するならば、死のみならず、生を 司る"女神"としてのイメージが、 変衣婆には託されているとみなし てよいだろう。胞衣と「身の皮」 の授与と剥奪を通して、生と死を 司る職掌をもつ"女神"として、 **奪衣婆をとらえることができる。**」 「同書37頁:地獄の鬼婆といわれ ながらも、変衣婆が姥神や山の神 と同様に、子どもの誕生になんら

かの役目、異界から現世へと子 どもを送り届ける役目をもって いること、あるいは延命もかな える産神とみなされていたこと を教えていよう。|

- 40) 芦峅寺日光坊の安永8年「媼堂 大縁起」(芦峅寺日光坊所蔵)。 「芦峅中宮寺媼堂大縁起(『芦峅寺 一山会本 立山大縁起』所収)」 (廣瀬誠編『越中立山古記録 第 3巻』所収、5頁~8頁、立山 開発鉄道株式会社、1991年10月)。
- 41)「芦峅中宮御媼尊縁起(『芦峅寺 泉蔵坊本 立山大縁起』所収)」 (『富山県史 史料編 I 古代(付 録 II 立山縁起 その他)』所収、 38頁~44頁、富山県、1970年3月)。
- 42)『自他国宝物并法談願旧記』寛 政7年(1795)4月の条(金沢市 立玉川図書館、加越能文庫所蔵)。 書付を以奉願上候

当山御媼堂天明二年二月焼失仕候。其節 御媼者焼亡不仕候得共、脇立尊像并荘厳等 焼亡仕候ニ付、再建仕度奉存候得共、近年 当山参詣人茂落り、其上一山困窮仕候故、 未再建等不得住怎入申候。依之御媼尊并宝 物等為結隸卯辰於乘龍寺諸人為相右賽銭を 以少々宛再建之手掛仕度奉存候ニ付、当七 月十五日今八月十五日迄之日数三拾日之間、 弘通之義奉順候。順之通被為仰付被下候様 奉願上候。以上。

宽政七年卯四月

寺补奉行所

立山芦峅寺 衆徒中 印 社人中 印

- 43) 『神像・仏像は語る―越中立山 の山岳信仰―』(26頁・44頁・45 頁)。
- 44) 黒田日出男「坐法の文化―初期 洛中洛外図屛風」(『絵画史料で歴

史を読む』所収、137頁~152頁、 筑摩書房、2004年1月)。

45) 享保7年(1722)の「定(立 山大権現祭礼御餉米記・立山 御媼堂祭礼御餉證明記)」(芦峅 寺大仙坊所蔵)。

Æ

- 一、立山大権現祭礼御館米記
- 一、大宮 御翰米 壱ヶ月壱与五升 弐石五与

一、若宮 御偷米 同断 弐石五与

→、立由閉山御餉米 壱石壱与八升

一、並山大祭礼 六月十二日ヨリ十五日迄 七石

一、九月 同党 七日龍 七写

一、於大宮若宮 正月七日能 壱石五与

产式拾武石七与八升

立由御媼堂祭礼御爾品證明記

 一、鑑賞正月朔日祭礼
 弐石三寿

 一、編賞毎日御前 壱日二三升完
 拾石八寿

 一、正月十六日御祈祷
 次寿

 一、二月九日御召衣
 七事五升

 一、二月被岸祭礼
 三石

 一、七月十六日御祈祷
 次身

 一、八月被岸祭礼
 拾八石五寿

天台大師

一、十一月二日祭礼并 壱石八与

天台師

一、同廿四日祭礼 - 弐石六与

,网络五石四与五升

二口合、六拾八石式与三升

克山芦峅寺

衆徒中

社人中

享保七寅年二月

寺社都奉行所

永原左京殿、伊藤内藍殿、生馬右近殿へ、享保七年寅 ノニ月、拝借米奉順候時分、御前設明祭礼入用如改ニ 付、書上申候ひ可へ。拝借米拾石加り請申候。明翌年 明年合治ヶ年ニ面返納仕等、明書鮓御蔵ニ面納申等。

岩峅寺へも拾石加り、御寺社へ八同事可願申候。

玉仙坊手まいの加ミニ而写置申候。

46) 「諸堂勤方等年中行事 外数件 天保十三年度」(廣瀬誠編『越中 立山古記録 第4巻』所収、5頁)。 同月九日

本尊并治国両尊御衣召替之式

- 一 香花・燈明、御縁日通
- 一 翌年極月廿四日6二月九日 迄、六十一歳以上二而信心之老女 七人、毎日三度宛垢離ヲとらせ、 清き衣服整、清浄之室ニ為入置、 正月八日に苧いづき初メ仕、祝ひ 与して餅吸物・神酒振舞可致候 事。尤同日ゟ置清堂圓き烈(ママ) 座為致、中央ニ香盤を置、置怠慢 香を焚、苧うみはた織る事。二月 五日迄二出来上ル。九日衆徒・社 人沐浴いたし出勤仕、堂内二慕ヲ 張廻シ、本尊三躰之内中之本尊御 召替ハー老、左之本尊別当行者、 右之本尊前行者、治国両尊ハ前行 者、別当行者両人二而御召替可致 41
- 一 読経作法 御縁日通
- 一 御衣御下ハ数代霊験有之ニ 付、群参ノ輩江迄随少々ツ・授之

六日 (正月)

~前略~

一、 媼堂別当、 本尊御召衣拵老母 頼。 尤、 六拾壱才ゟ見習、 六拾弐 歳之以上、 苧うむ。

八日 (正月)

一、 
空いづき初為祝と、 
餅吸物 
御神酒濁ニて。 
早朝風呂出来スル。

学うむ老母様方呼二出。 二月九日

但し、下リハー山村方一統江茶袋 ニ切、村中ニ而煎(ママ)いた く也。尤、御召替之役ハ、一山 八人分弐人相頼候。尤、弐人、一 七日之間、前行仕、御召替仕候 事。猶又当番別当ハ取持斗リニ 而本尊御召替仕間敷候事。

其日之供物ハ御酒ニ白餅也。

法楽相済、別当へ帰り、一山中集 リ、國子吸物ニて祝。大て壱斗 量り。尤、苧うみ老母・取持之 役弐人振舞。

48) 永原慶二「苧麻を植え・積み・ 織る」(永原慶二『苧麻・絹・木 綿の社会史』所収、201頁~215頁、 吉川弘文館、2004年12月)。 苧績 みは、青苧を一茎ごとにバラし て、湯で煮てやわらかくし、一 茎を平らにひろげ、爪を使って 細かく裂き割り、指で撚り、繊 維が乾いてくると口にふくんで 湿しながら繊維をつないで糸に し、「苧桶」とよぶ手桶にくりこ む。その際、緯糸と経糸とでは つなぎ方がちがう。経糸の方が 丈夫でなければならないため、 撚りつなぐ先端を結ぶ場合や、 裂いた繊維を撚り合せ、二本の 糸を一本にする場合などがある のに対し、緯糸は一本を撚り合 わせてゆくだけであるのが普通 である。次に、績みあげて苧桶 に入れられた糸に撚りをかける ため、ツム(紡錘)に糸口をま きつけ、撚車にかける。これで 糸は仕上がる。

- 49) 福江充「立山山麓の芦峅寺は どんな村だったのか?」(『「山宮」 に生きる一立山のくらしと民具 一』所収、14頁・15頁)。
- 50) 明治時代の立山講社の活動や 芦峅寺泉蔵坊と円隆寺の関係に ついては、拙稿「立山講社の活 動一近代化のなかでの模索―」 (拙著『立山信仰と立山曼荼羅― 芦峅寺衆徒の勧進活動―』所収、 279頁~335頁、岩田書院、1998年 4月)参照。
- 51) 永原慶二「「苧麻」について」・「苧麻を植え・積み・織る」(永原慶二『苧麻・絹・木綿の社会史』所収、24頁~27頁・201頁~215頁)。
- 52) 芦峅寺では、檀那場から寄進された木綿布以外に江戸時代後期に加賀藩の主要な産業の一つとなった新川木綿がかなり使用されたものと思われる(高瀬保「商品生産と流通(織物類)」『富山県史 通史編Ⅳ 近世下』所収、136頁~142頁、富山県、1983年3月)。
- 53) 享保20年(1735)の「越中分産物書上帳立山芦峅寺」(廣瀬誠編『越中立山古記録第1巻』所収、267頁~269頁)には、芦峅寺の産物として、杉・禅宝松・ブナの木・山桜・硫黄・雷島・大豆・小豆・かぶらうど・大豆・ボチ・スタ・ぎぶ島・雄・大き、などの品目があるが、麻はみられない。もし当時、芦峅寺で麻畑をつく

って本格的に麻を栽培していたな らば、上記の書上に記載されてし かるべきであろう。 嘉永2年 (1849) 8月に芦峅寺善道坊の衆 徒龍泰が記した「立山秘伝 御帷 子等調法草稿 嘉永二酉八月吉日 製造 善道坊龍泰」(「芦峅寺善道 坊文書」所収、富山県[立山博物 館』所蔵)から、衆徒が廻檀配札 活動での頒布用の経帷子を製作す るとき、布が高値の時には小さめ に製作していたことがうかがわれ る。これによって芦峅寺衆徒が、 外部から布を購入していたことが わかるが、その際の布の種類はお そらく木綿だったであろう。拙著 『立山信仰と立山曼荼羅一芦峅寺 衆徒の勧進活動』(254頁、岩田書 院、1998年4月)。芦峅寺日光坊 の弘化3年(1846)「立山御媼尊 別当奉加勧進記 当番日光坊 弘 化三午年孟冬発願」(芦峅寺日光 坊所蔵)には、檀那場の檀家から の寄進品として木綿の白布が多く 答進されている。

- 54) 飯島吉晴「子供と老人―家と村 の再生システム―」(『子供の民俗 学―子供はどこから来たのか―』 所収、新曜社、1991年)。
- 55) 宮田登『老人と子供の民俗』 (白水社、1996年3月)。
- 56) 芦峅寺日光坊の安永8年(1779) の「媼堂大縁起」(芦峅寺日光坊 所蔵)。文政3年(1820)の「立 山御媼尊別当率加帳 芦峅泉蔵 坊」(愛知県半田市乙川高良町・ 松本家文書・半田市立博物館所 蔵)。文政6年(1823)の「立山 御媼尊別当率加帳 芦峅大仙坊」 (国立国会図書館所蔵摺物集『堂

中杖 第6冊』所収、国立国会 図書館所蔵、翻刻は『人と自然 の情報交流誌 たてはく 第33 号』所収、富山県[立山博物館]、 2000年7月)。

- 57) 成都府大聖慈恩寺沙門蔵川『仏 説地蔵菩薩発心因縁十王経』(岩 野真雄編集・発行『国訳一切経 印度撰述部 大集部5』所収、 大東出版社、1936年1月)。
- 58) 『十王讃歎鈔』(『昭和定本日蓮 聖人遺文3巻』所収)。『十王讃歎 修善鈔』。『十王讃歎修善鈔図絵』。
- 59) 文政3年(1820)の『御媼尊縁起 文政三年六月十五日 宝伝坊 元良』(芦峅寺一山会所蔵文書)。福江充「立山信仰資料の翻刻紹介 芦峅寺宝伝坊の御媼尊縁起(文政3年)について」(『人と自然の情報交流誌 たてはく第47号』所収、4頁・5頁、富山県『立山博物館』、2004年1月)。

### 【表紙】

御媼尊縁起 文政三年六月十五日 宝伝坊 元良

#### 【本文】

#### 緣起/

堂碗。旨』(以上1丁裏) 城並の 湟 藥 筒 星 死 之 葱 跂 脐、/ 佛果圓満衆生済度の霊地也。/ 一切衆生の母の形を現、今世 尓/は福徳寿命ヲさ春け給ふ 衣/食を与母ト也。来世二八極 楽浄土江引導往生スル事無疑』 (以上2丁表) 者也。/珠六十六 外現 (2) 尊像 (1)、諸國霊場/難 御媼霊験宿(2)此處(1)。/立山 御媼尊ハ日本第一之福徳寿命/ 神様也。此御實前江御参詣之輩、 (以上2丁裏) 現世ニハ福徳圓満、 五穀成就、一切の/大願を成就 ス。一切のざいごうみな此/と ころ尓て志ゆ滅ス。依(レ)之ニ 御山安全の/為二御三尊へ大御 供青銅三百文、小/御供同百文 六拾六躰ハ御供金/百疋也。「 (以上3丁表)

#### 歳中入用料/

一金三両 正月元七日入用/ 一金弐両二分 春ノ彼岸七日/ 一金弐両二分 秋彼岸七日/ 一金弐両二分 五節句入用/ 一金壱両二分 盆三日入用』(以 上3丁裏) 一金百疋宛 毎月五日縁日/

一白布 (当初は「弐」と記 されていたが消去) 一千三百三 十六反

一御膳壹膳二付 三十弐銅/ 其外毎朝御供供證明香花料』(以 上4丁表)

是節人門舒ノ蘇内ニやどる時、 御媼/尊ハ、我が祖母トナりて 三尺のゑなきぬを/箸え。 入門 繁婆ニ生シときならバ、七/ま い尔てほうじ奉ル(「と」の文字 を抹消)と申て、かりて/生る、 なり。其のほうをんをくら/ざる のみ尔あら春。ほしいま、尓霏』 (以上4丁裏) ごうをつくり、又 さんづのこときゆゑ、/かへり目 ニハ大墨闇を見て、初七日ニハ/ 売品の山を越、二七日ニハさんづ 川を越ノ蒔、茈蒲の麓さ藻さ四千 四旬なり。/但シ壱由旬ハ百五十 丁也。裟婆の道四里六丁也。百六 拾六里廿四丁と成ル。/此川尓羻 り瀬三つ有り。発用学のせを』 (以上5丁表) せん春い瀬ト申な り。さいごうあさき人/此所渡ル。 中のせを橋渡と名り、金/銀七宝 の橋なり。善人のみ渡ス。/川下 の渡りを深水瀬と名附たり。/是 を三途川と号気。なみのたかき/ 事大山之如。か王のながれ者やき 事」(以上5丁裏) 斉をゑるがご とく。其中尔どくぢや/春む川の そこ王たらんと春るとき、/どく ぢや口をあけのまんと春せ尓/う か者んと春る時、鬼共営矢ニ而い る。/如斯うきなんきして、よう よう尓向のきし尓着ぬる。葬途川 の』(以上6丁表)う者のたけハ 者ん由志ゆん阿り。まなこハ七八 寸/も阿り。かが見のごとく尓し て光り/阿る事、日月のごとし。 めを開ノとき目中のごとし。めを 閉時ハくら/やみのごとし。口ハ み、まできれ上り、/罪人姥の前 ニきたるとき、めもあけ』(以上 6丁裏)られ春尓をそろしくなり、 其時姥/志ばらくかを尓なだめを つけて申/与りハ、家そ母となり 三尺のゑなぎ/ぬを可しをき、裟 婆江生るる時なれ者/七まい尓て

かへし申とゆい、某だ百/布壱 尺もほうぜ春。いまきたる著 (以上7丁表) はぎとる。ざいに んもう春与りハ、金/銀ハ裟婆 ニ捨果て来ル。さだめて/十王 の前尓てはだか尓て者ぢを/か く春べき与りなし。唯御通シ 可/被成候より奉願上候ト申上 ルなりと。/其時姥の申丹は、 者やくぬけ、者いで』(以上7丁 裏) めし火ニ焼くべしと申也。 罪人なくなくかの衣をぬきて葬 途川の姥二渡也。/罪人志やば 尔阿りし時者、七珍/万宝を蔵 二都みけんぞくをあ/またかし づかせ、ゑ志ゆを四季ニきか へ/し尓、蒸送道中うの旅のな らとて』(以上8丁表)一衣だ尓 毛身二徒か春なけじ/こそかな しけれ/。

十王経二日二七日ハ亡人ない川/ をこ春ト云云/

愛二於笑壁ニぎおん志の。此魔神 大王ト申帝王あり。此魔神 大王ト申帝王滅之とといたり。 は、神帝王が、 は、神子とといたり、 が祖母を 初からいた。 が祖母を 初かられるときない。 一人といたり、 ではいたり、 ではいり、 ではいり

の顔を笠被成御願/かのうて、 天竺江よみがへり被成て、』(以 上9丁裏) 胞衣の報恩に 天台山於(2)石橋(1)/百三十 六端の白布掛渡、宝の/者たほ こう立並、極楽浄土の/志ゆご んかざりたて、とそつ笑への/ ほらせたまうナリ。/御宝前ニ 河有。葬途川下号春。|(以上10 丁表) 此川尓橋宥。あまのうき 者しと申春なり。/一切乃諸仏 菩薩にひゆして/あり。橋の蓑 ず廿五間二十五菩薩/ひゆ春。 被の数ハ百八枚、百八ほん/の うの珠数かづとひゆ春。篙さ/ 十三間十三仏二ひゆ春。ぎぼう 珠ハ』(以上10丁裏) 六つ有。南 無阿弥陀仏の六字ひゆ/春。は 者二間節九尺蔵て九嵓の 第1。/釘かすかへハ六万九千 文字にひゆ春。/首(2) 善人(1) 対 なった。 対 な 表 と 表 と こ ツ 尓 は ゑ 智 乃 衆生をわたさん』(以上11丁表) がため、石橋と名附、毎年/ 秋彼岸中日に此橋に百三十/六 9 第白布を掛渡シ、/極楽浄土の 志ゆごんして、西方/浄土江 往生春る事/無疑者也。』(以上 11工寒)

#### 南無阿彌陀佛御十念/

右之通り(塗りつぶし)作書/ 一類武所者並乃湟繋門ニ当り、 葬(生)死乃/葬政所こん者具 のし志う乃とこ故、/客様芳芜 祖代々、又ハ両親菩提』(以上12 丁表)二世安翼ためニ御膳を御

施主/被成ませ、布施ハ是菩提か てとて/本尊へ捧介ると思名バ、 御たいげ/も御座れども、則ち 未来の種/此裟婆へ御出生被成 て、是がノー色之も之散かようニ 御春々め申、』(以上12丁目裏) 大 御供ハ百文ニ而、本尊御宮殿之/ 内い徒れ成共、御志シ次第、又/ 小御供と申て御たいげな方ハ/三 人もやいニ而、壱尊へ上ル時ハ/ 二代三拾弐銅宛て備ま春。/ろう そくの志シの御方ハ壱丁』(以上 13丁目表) 五文宛燈朝志シの御方 ハ三文/宛磐様御志シ方ハ御上可 被成/又七月十六日二流灌頂并 ニ/施鐵鬼仕候て廻向仕れバ小/ そと者壱本百文宛経木壱枚/三文 宛也。御媼尊。』(以上13丁目裏)

60) 「阿育王」(『総合仏教大辞典編 集委員会』所収、法蔵館、1987年 11月)。「インドのマウルヤ王朝3 代目の英主で、パータリプトラに 都を定めてほとんど全インドを統 一し、その勢力はシリア、エジプ トにまでおよんだ。紀元前268年 即位(治世年時には異説がある)。 王はウパグプタを師として仏教の 信者となって以来法による勝利こ そ最上の勝利であるとして、仏教 の精神にもとづく政治を行った。 磨崖・石柱の詔勅発布、寺塔の建 立、法大官の設置、伝道師の派遣 など仏教に関する事績は多い。ま た南伝では、王の治世に仏典の編 纂(第三結集)が行われたと伝え る。」